МИНИСТЕРСТВО ОБРАЗОВАНИЯ И НАУКИ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ

Федеральное бюджетное образовательное учреждение

Высшего профессионального образования

«КУБАНСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ»

(ФГБОУ ВПО КубГУ)

Курсовая работа

**РАННИЙ БУДДИЗМ: ЗАРОЖДЕНИЕ И РАЗВИТИЕ**

Студентки 1 курса ФИСМО

Специальность: искусства и гуманитарные

науки

Свергун Е. Е.

Краснодар 2016

Содержание

|  |  |
| --- | --- |
| Введение……………………………………………………………………. | 3 |
| 1. Зарождение и основы буддизма…........................................................... | 5 |
| 2. Развитие буддизма………………………………………………………. | 13 |
| Заключение…………………………………………………………………. | 19 |
| Список использованных источников и литературы ……………………. | 21 |

Введение

В 21 веке религия занимает важное место в жизни любого государства. Религия влияет на мировоззрение верующих, на их убеждения, их гражданскую позицию. Любая религия всегда являлась опорой для человеческого общества. Она давала человеку эмоциональную и духовную поддержку компенсировала чувство социальной несправедливости, сплачивала людей в некую группу и выполняла ряд других значимых функций. Более 2000 лет назад возникла первая мировая религия. Несмотря на большой скачок в развитии мира, религия продолжает играть важную роль в обществе и государстве. Буддизм является самой древней мировой религией. Он возник в VI веке до н. э. Но и в наши дни он широко распространен по всему миру. Более 500 млн исповедуют буддизм. Основная масса буддистов живет в странах Южной, Юго-Восточной и Восточной Азии (например, Вьетнам, Индия, Китай, Таиланд, Тибет, Шри-Ланка, Япония).

Актуальность темы работы подтверждается тем, что в современном мире религиозный фактор присутствует во многих сферах человеческой деятельности и необходимо иметь представление об основах ведущих религий. Как и любое другое вероисповедание, буддизм является частью культуры людей. Важно понимать и уважать культуру других народов, знать её историю, чтобы избежать конфликтов и недопониманий. Узнав, как развивался буддизм можно значительно лучше понимать проблемы, возникающие в современном обществе.

Объектом работы является становление мировой религии.

Предметом является возникновение и дальнейшие развитие раннего буддизма.

Цель работы: выяснить как происходило становление раннего буддизма и какие преобразования возникали на начальном этапе его развития.

Задачи:

1. Изучить специальную литературу по рассматриваемой проблеме.
2. Проследить за историей формирования буддизма.
3. Выявить основные аспекты зародившейся религии.
4. Рассмотреть, как развивался буддизм и что способствовало его распространению.

Географические рамки: северо-восточная часть Индии.

Зарождение и основы буддизма

Одной из трех мировых религий является буддизм. Буддизм возник в Индии, но вскоре был вытеснен индуизмом. Но это не помешало ему стать мировой религией, то есть распространиться среди народов различных континентов и стран.

Буддизм возник около VI века до н. э. в., он является самой древней мировой религией. Другие мировые религии появились значительно позже. В настоящий момент общее количество буддистов оценивается в 450-500 миллионов человек.

С развитием древнеиндийского общества пришло множество проблем, которые требовали незамедлительного решения. С развитием роли городов начали проявляться социальные, семейные, индивидуальные проблемы. В городах возникали новые социальные прослойки, появлялись новые профессии прежде не знавшие брахманской, деревенской Индии. Представителям новых профессий отводилась низкое место в брахманской социальной иерархии. Данная религия уже была не в силах справиться с возникшими городскими проблемами. Поэтому ей на смену пришло новое учение, буддизм. «Знакомство с ранним буддизмом по первоисточникам показывает, что с самого начала своего существования он был религиозной системой со всеми чертами, характерными для любой развитой религии»[[1]](#footnote-1).

 Основателем буддизма считается Гаутама Шакьямуни, который известен по всему миру под именем Будды. Рождение Будды в облике человека- великое событие, отмечаемое природными знамениями. Будда – тот, кто проявляет Просветление, кто полностью познал истины и убрал все мешающие эмоции.

 Гаутама Шакьямуни происходил из знатного рода Шакья, был богат, имел семью, знал только радость жизни. Но на него низошло просветление и его мировоззрение изменилось коренным образом. Гаутама обривает себе голову, облачается в грубую одежду и покидает свой дом. Стремясь познать великую истину, найти путь к счастью, искупить все свои грехи, отправляется странствовать. Так он искал свою дорогу около 7 лет. Однажды предаваясь самопознанию, Гаутама прозрел. Теперь он мог творить чудеса, познал тайны и внутренние причины кругооборота жизни. Самое главное, он познал четыре священные истины: первая истина повествует о том, что везде присутствует неудовлетворенность и страдание, то есть они правят миром, следующая объясняет происхождение причин страдания, третья указывает на возможность прекращения страданий, и последняя истина о пути, ведущем к прекращению страданий. Вторая благородная истина утверждает, что причиной страданий является «сама жизнь с ее страстями и желаниями, привязанность человека к этой жизни»[[2]](#footnote-2), то есть танха. Прекратить страдания можно лишь погрузившись в нирвану. Нирвана — понятие обозначающее свободу от страданий, отказ от земных стремлений, состояние отрешенности, которое является конечной целью человеческих стремлений. Нирвана не имеет определенного места, но каждый может достичь ее в любое время и в любом месте еще при жизни. Нашедший нирвану никогда не потеряет ее, а после смерти переходит в нее на всегда.

 Будда решил делиться своими новыми знаниями с людьми, но демон Мара пытался препятствовать ему, предлагая сразу погрузиться в нирвану и ничего не рассказывать людям. Но Будда победил Мару и вскоре произнес свою первую проповедь о дхарме, изложив основы учения.

«Сначала Будда искал тех кому он мог бы проповедовать дхарму с большой вероятностью быть понятым. Поверившие тому что он стал полностью пробужденным отшельники и стали первыми кто его выслушал. Именно перед ними Будда Шакьямуни и произнес свою первую проповедь о Четырех благородных истинах, получившую название «Поворот колес дхармы». Это произошло в местечке Исипаттан, которое стало одним и важных мест паломничества в буддизме; на этом месте император Ашока возвел ступу. Пять аскетов становятся первым ученикам Будды, положив начало сангхе — буддийской общине»[[3]](#footnote-3). В дальнейшем к ним присоединяются и другие люди, которые и становятся первыми мирскими последователями Будды Шакьямуни. В течение 40 лет он ходил по долине Ганга, проповедуя свое учение. Проповеди Будды были направленны не для среднестатистического слушателя, он были ситуативны, приурочены к задачам наставления конкретного человек или аудитории. Слушатели для Будды — носители определенного жизненного опыта и ценностей, личности со своим характером и способностями. В зависимости от положения в обществе слушателей, от их происхождения, образования менялся и стиль, и содержание проповедей. Но от изменения словесной формы, смысл проповедей несомненно оставался одинаковым для всех. Со временем слава о Будде распространилась, и к моменту кончины он был окружен многочисленными учениками. Будда умер в возрасте 80 лет, был кремирован. Его останки разделили на несколько частей, они стали предметом культа для простых верующих.

 Будда не был сверхъестественным существом. Лишь после множества перерождений, после значительных усилий ему удалось достичь прозрения. После его смерти цепь его перерождений прервалась, он достиг окончательной нирваны и перестал влиять на мир. Согласно ранним представлениям Будда, руководимый страданием, совершал множество хороших деяний в предшествующих жизнях. И только поэтому был рожден мудрецом в роде Шакьев.

Основой зародившегося буддийского учения является идея тождества между бытием и страданием. Все страдания возникают из-за желаний и страстей, и присутствуют в любом аспекте существования. «Подобно тому как океан имеет лишь один вкус- вкус соли,-говорит Будда,- так и мое учение имеет лишь один вкус- вкус освобождения (от страдания)»[[4]](#footnote-4) Путь к истине будет открыт каждому, кто станет благожелательным, умерит свои желания. Единственное правильное желание, положительно влияющее на карму это желание нирваны. По воззрениям буддистов, для избавления от страданий необходимо заглушить голос чувств, перестать стремиться к чему-либо, освободиться от привязанностей. К конечной же цели нирване человек придет в ходе длительных усилий в этом направлении и работой над собой. Нирвана — состояние покоя. «Четыре благородные истины» являются основой философско-этической идеи буддизма. Они являются составляющими Дхармы. Постижение истины и приближение к нирване указываются в разработанном Буддой методе «восьмиступенчатый путь». Он является психолого-этической системой, в которой содержатся мотивации действий человека. Так, например, если человек действует из негативных побуждений, он обречен на страдания и наоборот.

Этот путь включает в себя этические нормы, а именно: 1. Правильное вера, то есть необходимо верить Будде. 2. Правильная речь (слова не должны вести ко злу, человек не должен лгать, сквернословить).3. Правильное действие (необходимо точно определить свой путь, ограничить страсти и стремления) 4.Праведные помыслы 5. Правильная жизнь, а именно достойная жизнь, не несущая никакого вреда всему живому, на честно заработанные средства. 6. Правильные дела (делать добрые дела и не совершать плохих поступков) 7. Правильная мысль (гнать злые мысли и настраиваться на добрые)8. Правильная самодисциплина (умение созерцать, углубляться в поисках истины). Порядок ступеней не является важным, так как они тесно связаны между собой.

Человек сам определяет свою судьбу. Человек сам является причиной страданий. Он привязан к собственному «я». Буддисты считают, что если человек зациклен лишь на удовлетворении своих желаний, если он совершал много негативных поступков или наоборот был добродетельным, то все это отразится на его карме. Карма составляет сумму добродетелей и пороков каждого индивида. Карма — это вселенский причинно-следственный закон, он лежит в основе сансары (круговорота рождения и смерти). Лишь от кармы зависит жизнь человека после перерождения. Спасение или освобождение от перерождений приходит не извне (от бога или других сверхъестественных сил), а только из изнутри человека. Только поведение может изменить дальнейшую его судьбу в этом мире. Согласно Будде действия настоящей жизни, могу проявиться и в этой, и в последующих жизнях. В области этой идеологии под кармой понимались сознательные поступки и намерения, а не просто действия в целом. Неправильные мысли и поступки не приведут к достижению нирваны, из-за них происходит круговорот реинкарнаций. Для его прекращения необходимо отработать все свои кармические долги. Не каждый становился на путь монахов и не стремился к нирване, но все понимали, что они в этой жизни могут заложить основы своей будущей кармы, и с ней уже последующих жизнях достичь нирваны. Для буддизма не существует бытия, не существует бессмертной души. Новая жизнь просто возникает из цепи событий, связывающих ее со старой. То есть карма непосредственно влияет на новые жизни. «Ранний буддизм категорически отрицал субстанциональность и физического мира, и человеческой психики, существование любой стабильной формы — нет материи, нет никакой вечной субстанции, есть лишь отдельные элементы»[[5]](#footnote-5). Человеческая личность является сочетанием вечно меняющихся элементов, такое же строение имеет и окружающий мир. Это и является основой ранней доктрины буддизма нет ни души, ни бога, ни материи. Существуют только дхармы. Согласно буддизму, существует вселенная, которая развивается спонтанно и циклически, а ее обитатели, следуя по пути, указанному Буддой, должны прийти к нирване. Особенностью раннего буддизма является то что достижение нирваны не зависит от воли бога, оно зависит только от самого человека, от его стремлений к этому и прилагаемых им усилий. Будда ставится выше богов и человеку соответственно ни к чему их помощь. Но ранний буддизм учил, что только монахи могут достигнуть нирваны, лишь они, разорвав мирские узы, способны шествовать по праведному пути[[6]](#footnote-6). Сангха это буддийская община, то есть сообщество монахов. Первую общину основал сам Будда, она состояла только из монахов мужчин. Они слушали проповеди Будды, странствовали и жили лишь за счет подаяний мирян.

Буддизм, как и традиционные направления, большое внимание уделял медитативной практике. Медитация — это духовное самосовершенствование, которое сводится к специальным умственным упражнениям, к своеобразной тренировке ума и сознания. Например, Будда брал уроки медитации у Алары Каламы и Удраки Рамапутры. Он сумел овладеть методами медитации и даже превзошел своих наставников, но так и не испытал духовного пробуждения, это случилось позже. Монахи, медитируя, стремились развить в себе спокойствие, умение и готовность к интуитивному восприятию. Медитация требует больших усилий, концентрации сознания и внутреннего покоя. Обрести это помогает многолетняя тренировка. Медитация является условием восприятия всей концепции буддизма. Буддизмом сформулировано понятие «пяти помех», лежащих на пути к достижению нирваны. Эти помехи препятствуют состоянию глубокого медитативного сосредоточения, они делают ум слабым. В них входят: чувственные желания, недоброжелательность, лень, сожаления и сомнения. Все методы борьбы с препятствиями описываются в различных суттах канона.

Согласно буддийской идеологии, существует верховное начало, которое сотворило мир. Этим началом является Будда. Сначала он сотворил миры нирваны - невещественные миры, а следом мир видимый. Так было положено основание вселенной. Историко - догматическое учение буддистов о мире говорит, что существует огромное количество миров. В центре каждого огромная гора Меру, опоясанная кольцевыми хребтами, за ними океаны и четыре континента (по сторонам света), главным из которых считается Джамбудвипа, обычно ассоциируемый с Индостаном, с прилегающими землями, известными древним индийцам. Ниже поверхности океанов располагались подземно-подводные миры, самый нижний из которых - ад. А на горе Меру живут божества.

В первоначальном буддизме не было традиции изображения учителя, поклонялись символам Будды. Также одной из особенностей раннего буддизма было безразличие к формам культа. «однако новая религия много заимствовала из традиционной религиозной символики: использование знака свастики, возведение памятных погребальных сооружений — ступ, ставших в буддизме одним из основных объектов культа, почитание деревьев, цветка лотоса, животных. Бытовая обрядность буддиста-мирянина вообще осталась прежней: не существовало особых буддийских обрядов, которые совершались бы при рождении ребенка, наречении имени и т.д.»[[7]](#footnote-7). Таким образом, некоторые символы и священные предметы значительно древнее самого буддизма.

Будда положил начало буддизму, решив проповедовать свое учение (дхарму) всем людям без различия происхождения. Будда Шакьямуни принес людям знание о необусловленном счастье. «Даже если судить лишь по тому, какое влияние оказало на мир учение Будды после его смерти его, несомненно, следует считать одним из величайших людей, родившихся в Индии»[[8]](#footnote-8). Жизнь Будды служит иллюстрацией важнейших положений буддизма. Она является важным элементом буддийского учения.

Таким образом, зарождение буддизма имело большое значение. Огромное множество людей стали его последователями и их количество продолжало нарастать. «Учение Будды во многом следовало тем принципам и практике отхода от всего материального, стремления к слиянию духовного начала с Абсолютом в поисках освобождения, которые к середине 1 тысячелетия до новой эры были уже основательно разработаны и широко известны в Индии». Оно стало наиболее влиятельном и популярным в древней Индии. 45 лет Будда проповедовал своё учение, которое кратко может быть сведено к учению о четырёх благородных истинах. «Буддисты считают эти истины своим самым дорогим достоянием. Это их кредо, с помощью которого они отличают себя от тех, кого еще не тронуло. Следовательно, необходимо считать «Четыре благородные истины» подлинной основой буддийского учения, отправной точкой, необходимой для его понимания»[[9]](#footnote-9).

 Буддизм зародился как реакция небрахманских слоев населения на брахманизм. Все небрахманы ставились на вторые позиции той или иной доктрины, поэтому они стремились выработать альтернативную систему такого рода. То есть они пытались разрушить кастовую несправедливость. Буддизм поддерживали и брахманы, и городское население, воины, и даже правители. Некоторые видели в буддизме возможность избавления от верховенства процветающей варны брахманов, другим нравились идеи этой идеологии. Ведь буддизм обращается к человеку как к личности, которая оценивается лишь по своим личным заслугам, а не как к представителю определенного сословия, клана или племени. Учение Гаутамы Шакьямуни продолжило развиваться и после его смерти.

Развитие буддизма

После смерти Гаутамы Шакьямуни в V веке до н.э. буддизм продолжал распространяться по стране, особенно в северной и центральной частях Индии. Но в целом после смерти Будды его учение — это образование расколов, сект и различных направлений.

Через некоторое время после смерти Будды состоялся первый буддийский собор в V веке до н. э. в Раджагрихе, на котором была официально утверждена виная и канон. Виная — это устав монашеской общины (сангхи). На этом соборе любимый ученик Будды, его двоюродный брат Ананда цитировал речи своего наставника, рассказывал о провозглашенных Буддой правилах поведения монахов. Ананда обладал очень хорошей памятью, поэтому это не составило для него большого труда. Кроме того, ученик Будды находился рядом с ним около 25 лет. Монашеская община одобрила речи Ананда, так как он дал точные ответы на все их вопросы и обладал авторитетными и экспертными знаниями. Также этот ученик Будды сыграл важную роль в создании женских буддийской общины.

Вообще ранний буддизм не видел никакой разницы между мужчиной и женщиной для достижения конечной цели буддизма, главным условием для всех являлось стать монахом. Была создана и женская монашеская община, а значит были и женские монастыри. Правда они находились под покровительством мужских, но вероятнее всего лишь для защиты монахинь. Необязательно было становиться монахиней для поддержки сангхи, они могли поддерживать ее как мирские последовательницы буддизма. «Буддийская община в широком смысле состояла из четырёх частей: монахи, монахини, миряне-буддисты и мирянки-буддистки. Функционирование монашеских общин полностью зависело от материальной поддержки мирян, и женщины-мирянки играли здесь не последнюю роль. Главное, чем расплачивались буддийские монахи за материальную поддержку - это открытая публичная проповедь, обращённая ко всем слоям индийского населения, в том числе и к женщинам»[[10]](#footnote-10). Одной из главных причин быстрого распространения буддизма в первых веках до новой эры было то что женщины активно поддерживали это учение.

Распространению буддизма способствовало и то что он не отменял традиционных индийских божеств, но согласно этой религии, вера в богов недостаточно для просветления. Хотя им и отводилось незначительное место, их включение в буддийский пантеон способствовало увеличению популярности данной религии.

После смерти Будды буддийская община продолжала разрастаться. Во многом этому способствовало покровительство царей, прежде всего Ашоки (III в. до н.э.), и Канишки (I-II вв. н.э.). Во время правления Ашоки, буддисты стали видеть в государстве покровителя и защитника сангхи. Хотя до этого сангха противостояла государству, отвечавшему сиюминутным материальным интересам. Главным принципом отношения сангхи к государству было полная независимость от него и невмешательство в дела друг друга.

На первом соборе буддийской общины 500 монахов продекламировали тексты, заложив в основу буддийского канона кодекс монашеской дисциплины (виная) и доктрину— дхарму. Неизвестно были ли записаны устав и канон, возможно, они лишь заучивались наизусть. Наиболее полные сведения о раннем буддизме содержатся в «Типитаке». «Самый древний и дошедший в наиболее полном виде из нескольких существовавших буддийских канонов текст, почитаемый наиболее ортодоксальным южным течением «Тхеравада», был записан лишь в I веке до нашей эры, причем уже не на древнеиндийском диалекте самого Сиддхарти Гаутамы, а на наиболее позднем языке пали»[[11]](#footnote-11) на Шри-Ланке. Этот текст огромен: состоит из трех частей. Они носят названия: «Виная-питака» — собрание поучений, касающихся главным образом норм поведения, «Сутта-питака» — основы вероучений и «Абхидхамма-питака» — религиозно-философские вопросы. Также в этих канонах содержатся правила поведения монахов, правила проведений проповедей, поучения, даже художественные произведения и трактаты по психологии и метафизике.

Второй буддийский собор был в четвертом столетии до новой эры. По мнению практически всех ученых, в отличие от первого собора, второй является историческим событием. К IV в. до н.э. учение Будды широко распространилось, и монашеская община значительно увеличилась. Также к этому времени начинают появляться расхождения в толковании правил учения и различные отступления от Винаи. Созыв второго собора был вызван нарушениями дисциплины некоторыми группами монахов. Он проходил в Вайшали. На этом соборе произошел раскол на тхеравадинов, сторонников строгих монашеских правил, и махасангхиков, выступавших за ослабление резких различий между монахами и мирянами, за упрощение ряда доктринальных установок ради широкого его распространения. «Школе тхеравадинов приписывается роль единственной правильной истолковательницы подлинного учения Будды, она рассматривается как главная, господствующая над другими школами. На самом деле ранний буддизм не знал явного превосходства какой-либо одной школы; в начале IV в. до н.э. их насчитывалось 18, и некоторые из них просуществовали до периода полного упадка буддизма в Индии»[[12]](#footnote-12).

Конкретно спор возник из-за десяти пунктов Винаи, следовать которым отказывались некоторые группы монахов. Они делали запасы, брали в руки золото и серебро, эти монахи отказывались от правил Винаи, потому что их учитель не следовал им. Как при жизни Просветленного, так и после его нирваны чаще всего именно виная являлась причиной многих споров буддийской братии.

На втором соборе старейшины осудили отступников. Но они не стали отказываться от своих правил и пошли на пересмотр учения, созвав свой второй собор, где пришли к выводу что буквальное соблюдение дисциплинарных правил не есть духовное развитие по-буддийски. Они утверждали, что оно состоит в индивидуальном осмыслении опыта Будды и согласование его со своими внутренними задатками. На этом соборе присутствовали как монахи, так и буддисты-миряне. Так и произошло формирование учения старейшин, то есть тхеравады школы раннего буддизма, и учения «малой колесницы».

Большое развитие буддизм получил при императоре Ашоке. Он был третьим правителем из династии Муарьев, он создал модель универсального буддийского государства. В течение своего правления, он во многих сферах управления государства опирался на буддийскую Дхарму. «Носитель верховной власти выступает с истолкованием, что такое истинное благочестие, высказывает суждения по вопросам буддийского вероучения и настойчиво вмешивается в жизнь монашеской общины»[[13]](#footnote-13).

Царь проводил продуманную идеологическую политику, утверждав, что он защитник Дхармы. Ашока полагал, что Дхарма была едина для представителей всех религий и различных варн, соответственно нормы и правила поведения не должны одинаковы для всех. Контроль за исполнением Дхармы император возложил на специальных чиновников, а не на монахов или жрецов. Таким образом, Ашока является первым императором, который понял и применил на практике принципы Дхармы. Понятие Дхарма имело широкий смысл и не ограничивалось конфессиональными рамками, оно открывало путь для мирного сосуществования многих идейных течений.

Рост популярности буддизма при Ашоке и значительное пополнение рядов монашества ослабили внутриобщинную дисциплину, что вызвало возмущение буддийской духовной элиты. И она настояла на созыве третьего собора в столице империи Маурьев Паталипутре. Руководил собором Тисса Моггалипутта уважаемый Ашокой авторитетный старейшина общины. Традиционное чтение Винйи длилось около девяти месяцев. В это же время происходил опрос императором монахов из монастырей на тему учений будды, неправильные взгляды на буддизм приводили к изгнанию из буддийской общины. Так благодаря этому сангха была очищена от еретиков. Руководителем этого собора была составлена книга Катхаваттху. Она охватывает дискуссии по многим пунктам учения и является энциклопедией по доктринам всех школ традиционного буддизма. Но возможно, что только идея создания такой энциклопедии принадлежит Тиссу, а на самом деле она могла составляться в течении многих веков, приращивая все новые и новые примечания. Способ подачи материала в книге представляет собой образец полемической техники. В ней опровергается еретические взгляд различных буддийских сект на философские темы.

Третий Буддийский Собор одобрил аналитический подход. Моггалипутта Тисса сказал Ашоке, что Будда учил доктрине Вибхаджьявада, доктрине анализа. Согласно ему вместо слепой веры, необходимо уметь анализировать и мыслить критически. Приверженцы Тхеравады из Шри Ланки и других школ раннего буддизма с материка считают себя последователями именно Вибхаджьявады.

На этом соборе было назначено большое число представителей школы тхеравада миссионерами. Миссии были направлены в Кашмир, Гандхару, Гималайские страны, южные области Средней Азии, Индокитай. На Шри-Ланку во главе огромной миссии отправился сын Ашоки Махендра. Это является одним из наиболее важных событий этого собора, так как с этого времени буддизм стал претендовать на роль мировой религии.

Итак, общество буддистов стало быстро развиваться, находя все новых и новых последователей. Буддизму оказывался добровольный и радушный прием жителями других стран. Как и предсказывал Будда начали появляться и ереси в следствии своевольного толкования некоторых пунктов учения. Для приведения в порядок буддизма, собирались буддийские соборы. На них поднимали важные вопросы, записывали слова, сказанные Буддой, затем составляли различные труды на эти темы, судили и выявляли еретиков, разбирали противоречия во мнениях.

Хотя были приложены большие усилия для сохранения единства веры, совершенно уничтожить ответвления от традиционного понимания учения не получилось. И в наше время буддизм продолжает делиться на некоторые секты. Все это обусловлено и тем что буддизм имеет широкий ареал распространения, а значит зачастую включает в себя местные традиционные элементы.

Заключение

Буддизм является самой древней религией, возникшей гораздо раньше христианства и ислама. Уже через 200 лет после смерти Гаутамы Шакьямуни его учение стало самой настоящей религией. В 21 веке идеология буддизма не потеряла своей актуальности. Она продолжает играть большую роль в общественной жизни различных народов, в их культуре и в духовной сфере. Буддизм продолжает свое распространение, сегодня интерес к данной религии проявляют люди по всему миру. Особенно за последние десятилетия он широко распространяется в западных странах.

Религия получает широкое распространение, если отвечает духовным потребностям людей. Так произошло и с буддизмом. Буддийский подход к человеку, к оценке его социального статуса был новым. Этот подход был созвучен умонастроению очень разных людей, поэтому и получил широкое распространение и развитие. Родовитость, этническая и сословно-кастовая принадлежность теперь являлись не существенными, ведь они никак не влияли на достижение просветления. Благодаря зародившемуся буддизму произошло уравнение людей в духовной сфере, что способствовало развитию древнеиндийского общества.

Буддизм, давая новое знание о реальности, изменял состояние всей психики, сообщая ей совершенно новые возможности, которые можно было реализовать при последовательной работе над собой. Буддийское послание привлекало и тем, что Будда не требовал от человека коренной ломки его прежних привычек и стиля поведения, если не чувствовал в нем самом готовности к этому. Согласно буддийскому учению, уложение образа жизни человека не может быть продиктовано из вне, только сам он может принять истину.

Буддизм, как и любая другая религия, не представляет из себя нечто цельное и единое, он видоизменялся с течением времени, с развитием общества. Изменялся в зависимости от социальной среды и от места распространения, приобретал различные ответвления.

Список использованных источников и литературы

1. Аврон А. Буддизм. М., «Издательство АСТ» 2005.
2. Бонгард-Левин Г.М., Ильин Г.Ф. Индия в древности. М., «Наука», 1985.
3. Бэшем А. Чудо, которым была Индия. М., 1977., с.616.
4. Васильев Л.С. История религий Востока. М.,2006., с.704.
5. Гунский А. Ю. Женщины в раннем буддизме.
6. Дьяконов И.М. Расцвет Древних обществ: в 3-ех т. М., «Наука», 1983.
7. История Востока. В 6 т. Т. 1. Восток в древности. Гл. ред. : Р.Б. Рыбаков и др. М: Вост. лит., 2002., с.688.
8. Кочетов А.Н. Буддизм. М. 1965.
9. Степаняц М.Т. Философия буддизма. М., 2011., с.174.
10. Маджхима-никая.
11. Vinaya Pitaka.
1. Кочетов А.Н. Буддизм. М. 1965. [↑](#footnote-ref-1)
2. Васильев Л.С. История религий Востока. М.,2006., с.704. [↑](#footnote-ref-2)
3. Степаняц М.Т. Философия буддизма. М., 2011., с.174. [↑](#footnote-ref-3)
4. Vinaya Pitaka. 1, с.239. [↑](#footnote-ref-4)
5. Бонгард-Левин Г.М., Ильин Г.Ф. Индия в древности. М., «Наука», 1985., с.293. [↑](#footnote-ref-5)
6. Маджхима-никая I.483; II.205. [↑](#footnote-ref-6)
7. Бонгард-Левин Г.М., Ильин Г.Ф. Индия в древности. М., «Наука», 1985., с.758. [↑](#footnote-ref-7)
8. Бэшем А. Чудо, которым была Индия. М., 1977., с.276. [↑](#footnote-ref-8)
9. Аврон А. Буддизм. М., «Издательство АСТ» 2005. [↑](#footnote-ref-9)
10. Гунский А. Ю. Женщины в раннем буддизме [↑](#footnote-ref-10)
11. Дьяконов И.М. Расцвет Древних обществ: в 3-ех т. М., «Наука», 1983. [↑](#footnote-ref-11)
12. Бонгард-Левин Г.М., Ильин Г.Ф. Индия в древности. М., «Наука», 1985., с.318. [↑](#footnote-ref-12)
13. История Востока. В 6 т. Т. 1. Восток в древности. Гл. ред. : Р.Б. Рыбаков и др. М: Вост. лит., 2002., с.688. [↑](#footnote-ref-13)